
4º DOMINGO APÓS EPIFANIA 

01 DE FEVEREIRO DE 2026 

MATEUS 5.1-12 

 

 

1 ENCONTRANDO O TEMA PRINCIPAL 

 

As leituras designadas para o Quarto Domingo após Epifania apresentam uma 

unidade temática clara, ainda que construída a partir de textos provenientes de 

contextos históricos, literários e teológicos distintos. Em todos eles emergem, de forma 

explícita ou implícita, a pergunta a respeito da possibilidade de viver diante de Deus. Não 

se trata apenas de uma questão ética ou cultual, mas de uma pergunta profundamente 

soteriológica: quem pode permanecer na presença do Deus santo e participar de seu 

Reino? Ao longo das leituras, essa pergunta é formulada, aprofundada, tensionada e, 

finalmente, respondida a partir do agir gracioso de Deus. 

 

1.1 Salmo 15 

 

O Salmo 15 introduz essa questão de maneira direta. Sua pergunta inicial — 

“Senhor, quem habitará no teu tabernáculo? Quem poderá morar no teu santo monte?” 

— pressupõe que a presença de Deus não é algo trivial ou automático. Habitar no 

tabernáculo e permanecer no monte santo significam viver sob a proximidade, a 

proteção e o governo do Senhor. A resposta do salmo descreve uma vida marcada por 

integridade, justiça, verdade no falar, fidelidade nos relacionamentos e 



responsabilidade ética. Trata-se de uma descrição concreta e abrangente da existência 

humana diante de Deus e do próximo. 

Contudo, essa resposta não deve ser lida como um caminho de acesso à 

presença divina, mas como a revelação da vontade santa de Deus. O salmo exerce, 

assim, predominantemente a função teológica da Lei. Ele revela o que corresponde à 

vida diante de Deus e, ao mesmo tempo, expõe a distância entre esse padrão e a 

realidade humana. Em vez de oferecer segurança, o Salmo 15 inquieta a consciência e 

mantém aberta a pergunta que ele mesmo levanta: quem, de fato, pode afirmar que vive 

dessa maneira? 

 

1.2 Miqueias 6.1-8 

 

Essa inquietação é aprofundada no texto de Miqueias 6.1–8, onde o Senhor entra 

em juízo contra o seu próprio povo. Deus convoca os montes e os fundamentos da terra 

como testemunhas e relembra sua fidelidade histórica: a libertação do Egito, a condução 

pelo deserto, a preservação do povo diante de seus inimigos. O problema, portanto, não 

está na ausência do agir divino, mas na infidelidade humana. 

A resposta do povo revela uma religiosidade moldada pela lógica da 

compensação. A pergunta “Com que me apresentarei ao Senhor?” é seguida por uma 

escalada de sacrifícios cada vez mais custosos, culminando na possibilidade extrema 

do sacrifício do primogênito. Essa progressão evidencia a tentativa humana de 

transformar a relação com Deus em uma transação religiosa. A resposta divina, porém, 

rejeita essa lógica. O Senhor afirma que já revelou o que é bom: praticar a justiça, amar 

a misericórdia e andar humildemente com Deus. 

Entretanto, assim como o Salmo 15, esse texto não oferece uma alternativa 

soteriológica baseada nas obras. Ao contrário, ele aprofunda a exigência da Lei ao 

deslocá-la do âmbito do culto para a totalidade da vida. O resultado não é alívio, mas 

maior clareza acerca da incapacidade humana de cumprir plenamente a vontade de 



Deus. O texto, assim, prepara o caminho para a necessidade de uma ação salvadora que 

venha do próprio Senhor. 

 

1.3 1 Coríntios 1.18-31 

 

Essa ação é anunciada na epístola de 1 Coríntios 1.18–31. Paulo escreve a uma 

comunidade marcada por divisões e por uma compreensão distorcida da sabedoria e do 

poder. Em resposta, o apóstolo proclama a palavra da cruz como o critério fundamental 

para compreender o agir de Deus. Aquilo que o mundo considera loucura e escândalo é, 

na verdade, o poder e a sabedoria de Deus para a salvação. 

Paulo afirma que Deus escolheu o que é fraco, o que é desprezado e o que nada 

é, para que ninguém se glorie diante d’ele. No centro dessa argumentação está a 

confissão de que Cristo se tornou, para nós, justiça, santificação e redenção. A justiça 

que vale diante de Deus não é produzida pelo ser humano, mas concedida por Deus em 

Cristo. Assim, a pergunta do Salmo encontra sua resposta: pode permanecer diante de 

Deus aquele que vive da justiça que Deus mesmo concede. 

À luz dessas leituras, o Evangelho de Mateus 5.1–12 deve ser compreendido não 

como um novo código moral ou como um ideal ético elevado, mas como a proclamação 

da realidade do Reino de Deus inaugurado por Cristo. As bem-aventuranças declaram 

bem-aventurados não os espiritualmente bem-sucedidos, mas aqueles que nada têm 

para apresentar diante de Deus e vivem exclusivamente da graça. 

O tema que emerge do conjunto das leituras pode ser assim formulado: diante da 

santidade de Deus, o ser humano não vive da justiça própria, mas da justiça que Deus 

concede em Cristo. 

 

 

2 APROFUNDANDO NO TEXTO DE MATEUS 5.1–12 



 

O texto de Mateus 5.1–12 ocupa uma posição decisiva dentro do Evangelho. Ele 

inaugura o Sermão do Monte e estabelece o horizonte teológico a partir do qual todo o 

ensino subsequente de Jesus deve ser compreendido. Dr. Gibbs explica que as bem-

aventuranças não são um preâmbulo retórico nem uma coleção de máximas espirituais, 

mas uma proclamação densa da realidade do Reino de Deus que irrompe na pessoa e 

na obra de Cristo. 

O cenário narrativo já aponta nessa direção. Jesus vê as multidões, sobe ao monte 

e se assenta para ensinar. A subida ao monte remete deliberadamente à tradição do 

Sinai e à revelação da vontade de Deus no Antigo Testamento. Contudo, a continuidade 

com Moisés não deve obscurecer a ruptura fundamental: Jesus não transmite uma Lei 

recebida, mas fala a partir de sua própria autoridade. Ele não diz “assim diz o Senhor”, 

mas proclama o Reino a partir de si mesmo. Isso confere às bem-aventuranças um 

caráter revelatório, e não meramente instrutivo. 

A forma literária das bem-aventuranças é igualmente significativa. A expressão 

“bem-aventurados” não introduz exigências ou imperativos, mas declarações. Trata-se 

de palavras performativas, isto é, palavras que realizam aquilo que anunciam. Jesus não 

convoca seus ouvintes a se tornarem bem-aventurados mediante determinado 

comportamento; ele declara bem-aventurados aqueles que se encontram em situações 

que, aos olhos do mundo, não seriam consideradas dignas de felicitação. Essa inversão 

já revela a lógica própria do Reino de Deus, que se manifesta sob a contradição da cruz. 

Nesse sentido, as bem-aventuranças devem ser lidas primordialmente como 

Evangelho. Elas anunciam o agir gracioso de Deus em favor daqueles que nada têm para 

apresentar diante dele. Qualquer tentativa de lê-las como um novo código moral ou 

como uma lista de virtudes cristãs inevitavelmente transforma o texto em Lei e o esvazia 

de sua função consoladora. Gibbs enfatiza que as bem-aventuranças não descrevem um 

ideal espiritual a ser alcançado, mas a realidade daqueles que vivem sob o governo 

gracioso de Deus. 



A primeira bem-aventurança estabelece o fundamento de todas as demais. A 

pobreza em espírito não designa uma atitude psicológica ou uma virtude ascética, mas 

a condição daquele que reconhece sua falência diante de Deus. Trata-se do colapso da 

justiça própria. O pobre em espírito é aquele que não dispõe de recursos espirituais, 

méritos ou argumentos com os quais possa se apresentar diante de Deus. Justamente a 

esse pertence o Reino dos Céus. A promessa é formulada no presente, indicando que o 

Reino não é apenas uma esperança futura, mas uma realidade já concedida. Aqui se 

encontra, de forma implícita, o núcleo da doutrina da justificação: Deus concede o Reino 

àqueles que nada têm a oferecer. 

As bem-aventuranças seguintes aprofundam essa realidade fundamental. O 

choro não deve ser reduzido a sofrimento emocional genérico. Ele expressa o lamento 

diante da realidade do pecado, da culpa e da morte, tanto na própria vida quanto no 

mundo. Trata-se de um choro que nasce do confronto com a santidade de Deus e com a 

condição humana decaída. O consolo prometido não é superficial, mas enraizado na 

ação salvífica de Deus, antecipada na absolvição e consumada na esperança da 

ressurreição. 

A mansidão, por sua vez, descreve uma existência que renuncia à violência, à 

autopromoção e à imposição da própria vontade como meios de garantir a própria vida. 

O manso vive da promessa e não da conquista. A promessa de herdar a terra aponta para 

a fidelidade de Deus e para a esperança escatológica da nova criação. Herdar não é 

tomar, mas receber. 

A fome e sede de justiça expressam uma necessidade vital. A justiça aqui não se 

limita à dimensão ética ou social, embora as inclua. Trata-se, sobretudo, da justiça 

diante de Deus, da relação correta que o ser humano não possui por si mesmo. A bem-

aventurança não louva os que se consideram justos, mas aqueles que reconhecem sua 

carência e anseiam por uma justiça que lhes falta. A promessa de saciedade aponta para 

a justiça concedida por Deus em Cristo, e não para uma justiça produzida pelo esforço 

humano. 



A partir desse ponto, as bem-aventuranças passam a descrever mais claramente 

os frutos da relação com Deus. Misericórdia, pureza de coração e disposição para 

promover a paz não aparecem como condições para a salvação, mas como 

consequências da graça recebida. Quem vive da misericórdia de Deus passa a refletir 

essa misericórdia no trato com o próximo. O coração puro não é o coração moralmente 

impecável, mas o coração não dividido, que confia exclusivamente em Deus. O 

pacificador participa da própria obra reconciliadora de Deus, que em Cristo reconcilia 

consigo o mundo. 

As bem-aventuranças finais conduzem o texto ao seu clímax teológico. A 

perseguição por causa da justiça e por causa de Cristo insere os discípulos na lógica da 

teologia da cruz. O Reino de Deus não se manifesta na ausência de conflito, mas na 

fidelidade de Deus em meio à oposição. A repetição da promessa — “deles é o Reino dos 

Céus” — cria um arco teológico que conecta o início e o fim do texto. O Reino pertence 

aos pobres em espírito e aos perseguidos, isto é, àqueles que nada têm além da 

promessa. 

Assim, Mateus 5.1–12 revela que o Reino de Deus se manifesta de modo 

paradoxal. Ele não pertence aos fortes, aos bem-sucedidos ou aos espiritualmente 

autossuficientes, mas àqueles que vivem da graça. As bem-aventuranças não 

descrevem o caminho para o Reino, mas a realidade daqueles que já foram alcançados 

por ele em Cristo. 

 

 

3 O QUE EU PREGARIA? 

 

A pregação deste domingo deve acompanhar o movimento das leituras: da 

exigência da Lei ao consolo do Evangelho, da pergunta inquietante à resposta graciosa 

de Deus.  



Tema do sermão: Quem pode viver diante de Deus? 

Introdução: A pergunta que não nos abandona 

A introdução pode partir de uma experiência universal: a sensação de 

insuficiência. Mesmo quando cumprimos deveres, seguimos regras ou fazemos o que é 

esperado, permanece a impressão de que nunca é o bastante. Essa experiência se 

manifesta na vida profissional, familiar e também na vida religiosa. Diante de Deus, essa 

sensação se intensifica, ainda que nem sempre seja verbalizada. 

É exatamente essa inquietação que o Salmo 15 coloca em palavras: “Senhor, 

quem habitará no teu tabernáculo?” A pergunta não é teórica, mas existencial. Ela não 

busca informação, mas revela angústia. Quem pode permanecer diante do Deus santo 

sem ser rejeitado? A partir dessa pergunta, a pregação conduz a comunidade por um 

caminho que atravessa a exigência da Lei e desemboca no consolo do Evangelho. 

 

3.1 A seriedade da santidade de Deus (Salmo 15; Miqueias 6.1–8) 

 

Neste primeiro movimento, o sermão permite que a Lei fale com toda a sua 

seriedade. O Salmo 15 descreve a vida que corresponde à presença de Deus: 

integridade, justiça, verdade no falar, fidelidade nas relações. Não se trata de ideais 

abstratos, mas de uma existência concreta, pública e relacional. O problema não está 

no conteúdo da descrição, mas em nossa incapacidade de cumpri-la plenamente. 

Miqueias 6 aprofunda essa realidade ao expor a religiosidade que tenta substituir 

a fidelidade por compensações. O povo pergunta o que deve oferecer a Deus, como se 

fosse possível equilibrar uma balança espiritual. A resposta divina rejeita essa lógica e 

desloca a exigência para a totalidade da vida: justiça, misericórdia e humildade diante 

de Deus. 

Aqui a pregação deve resistir à tentação de suavizar o texto. A Lei não é 

proclamada para oferecer caminhos de melhoria moral, mas para revelar a verdade 



sobre nós mesmos. Diante da santidade de Deus, nossas tentativas religiosas, éticas ou 

espirituais se mostram insuficientes. 

Sugestão de ilustração: alguém que tenta limpar um vidro sujo apenas passando 

a mão — quanto mais esfrega, mais percebe a sujeira. 

 

3.2 A falência da justiça e da sabedoria humanas (1 Coríntios 1.18–31) 

 

O segundo movimento aprofunda o diagnóstico. Mesmo quando o ser humano 

reconhece sua insuficiência, tende a buscar soluções em sua própria capacidade: mais 

conhecimento, mais esforço, mais espiritualidade, mais desempenho religioso. Paulo 

desmonta essa lógica ao afirmar que Deus escolheu o que é fraco, desprezado e 

aparentemente insignificante. 

A cruz revela que a sabedoria humana não é apenas insuficiente, mas 

equivocada. O Deus verdadeiro não se revela onde esperamos encontrá-lo. Ele se revela 

na fraqueza, no sofrimento e na entrega de Cristo. Toda vanglória é excluída. O ser 

humano não pode se apresentar diante de Deus com currículo espiritual, pois aquilo que 

salva não nasce do ser humano. 

Aqui a pregação pode evidenciar que tanto o orgulho religioso quanto o desespero 

espiritual nascem da mesma raiz: a tentativa de viver da justiça própria. A palavra da cruz 

interrompe essa lógica e abre espaço para a fé. 

Sugestão de ilustração: uma escada encostada na parede errada — por mais que 

se suba, nunca se chega ao destino. 

 

3.3 O Reino que se recebe pela graça (Mateus 5.1–12) 

 

No terceiro movimento, o Evangelho é proclamado em sua plenitude. As bem-

aventuranças são apresentadas não como exigências, mas como declarações. Jesus 



não diz quem deveria ser bem-aventurado, mas quem é bem-aventurado segundo o 

Reino de Deus. 

Os pobres em espírito são aqueles que nada têm para apresentar. Os que choram 

são aqueles que reconhecem a realidade do pecado e da morte. Os mansos são aqueles 

que renunciam à violência e à autopromoção. Os que têm fome e sede de justiça são 

aqueles que sabem que lhes falta aquilo que realmente importa. A todos esses Jesus 

declara: o Reino dos Céus é de vocês. 

Aqui é essencial destacar que Cristo não apenas proclama essas palavras, mas 

as vive. Ele se faz pobre, assume o sofrimento, rejeita o poder violento, carrega o pecado 

do mundo e sofre perseguição até a cruz. Assim, ele não apenas anuncia o Reino, mas o 

concede. 

A pregação deve enfatizar que o cristão não vive tentando tornar-se digno do Reino 

dos Céus, mas vive porque o Reino já lhe foi dado em Cristo. As bem-aventuranças são 

palavras que criam fé, não metas que geram fardos impossíveis de se carregar. 

Sugestão de ilustração: mãos vazias estendidas para receber um presente — 

somente mãos vazias conseguem receber. 

 

3.4 A vida que brota da graça (frutos da graça) 

 

Somente após o anúncio pleno do Evangelho é que se pode falar da vida cristã. 

Misericórdia, pureza de coração, disposição para promover a paz e perseverança em 

meio à oposição não são condições para o Reino dos Céus, mas frutos dele. Essas 

atitudes não nascem da obrigação, mas da gratidão. 

O cristão vive no mundo ainda marcado pela cruz. A perseguição e o conflito não 

são sinais do abandono de Deus, mas da participação na história de Cristo. A promessa 

final sustenta a esperança: “Grande é a vossa recompensa nos céus.” 



Aqui a aplicação pastoral pode consolar especialmente aqueles que 

experimentam fragilidade, rejeição ou cansaço na fé, lembrando que o Reino não lhes 

pertence apesar disso, mas justamente no meio disso. 

 

3.5 Conclusão: A pergunta respondida 

 

O sermão pode concluir retomando a pergunta inicial: quem pode viver diante de 

Deus? A resposta não está em nós, mas em Cristo. Ele é o único que viveu plenamente 

diante do Pai e, por isso, nos conduz à presença de Deus. A comunidade é enviada a viver 

não da ansiedade da performance espiritual, mas da confiança na graça que sustenta, 

perdoa e renova. Em Cristo, somos bem-aventurados. 

 

Rev. Richard Henry Pieper 

Rondon do Pará, PA 


	4º DOMINGO APÓS EPIFANIA
	01 DE FEVEREIRO DE 2026
	MATEUS 5.1-12
	1 ENCONTRANDO O TEMA PRINCIPAL
	2 APROFUNDANDO NO TEXTO DE MATEUS 5.1–12
	3 O QUE EU PREGARIA?
	Tema do sermão: Quem pode viver diante de Deus?


