4° DOMINGO NO ADVENTO
21 DE DEZEMBRO DE 2025
MATEUS 1.18-25

1 ORAGAO DO DIA

Senhor Jesus, pedimos que venhas com o teu poder e nos ajudes para que 0s
pecados que nos fazem sofrer sejam logo retirados pela tua graga e misericérdia; pois

tu vives e reinas com o Pai e o Espirito Santo, um sé Deus, agora e sempre. Amém.

2 LEITURAS DO DIA

2.1 Salmo 24

Esse arranjo liturgico foi composto por Davi para celebrar a primeira entrada da
Arca da Alianga em Jerusalém. Enquanto esteve sob o dominio dos jebuseus,
Jerusalém era chamada Jebus (Jz 19.10; 1Cr 11.4). Tendo Israel conquistado esse
que era um dos povos cananeus remanescentes (2Sm 5.6-10), Jerusalém passou a
ser a nova capital do reino, e a Arca que estava em Quiriate-Jearim (1Sm 7.1-2) foi
conduzida em procissao (2Sm 6.12-19; 2Sm 5.9) até o santuario provisorio ali
preparado por Davi (2Sm 6.17; 1Cr 15.1). Essa alegre dramatizagao apresenta um
dialogo entre os que se dirigem ao santuario e os levitas responsaveis pela guarda de
suas portas, enfatizando as condigbes estabelecidas por Deus para o ingresso e a
permanéncia diante de sua presenca. Posteriormente, o salmo foi incorporado ao culto

do templo e passou a ser utilizado em diversas ocasides liturgicas.

Os dois primeiros versiculos afirmam o poder e o dominio do Senhor sobre toda

a criagao. Tudo o que existe procede dele, pertence a ele e permanece sob sua



autoridade. Esse ponto se torna especialmente significativo no contexto da vitoria
sobre os jebuseus e da entrada da Arca em Jerusalém, pois reforca que o Deus de
Israel é também o soberano de todas as nagdes. A linguagem empregada nesses
versiculos pode inclusive conter uma referéncia indireta as antigas crengas cananeias,
que personificavam elementos naturais como divindades. A mitologia cananeia falava
de figuras como o Principe Mar (Yam) e o Juiz Rio (Nahar), cujos nomes ecoam o0s
termos hebraicos “mares” e “rios” que aparecem no segundo versiculo. Ao proclamar
qgue o Senhor € quem funda e sustenta a terra sobre essas forgas, o salmo afirma que
nenhum poder natural ou divinizado por outros povos possui existéncia ou atuacao
independente do dominio do Deus de Israel. Existe o SENHOR e existe aquilo que ele

criou.

Enquanto o versiculo trés langa questionamentos sobre quem ira subir ao
monte do Senhor e permanecer naquele santo lugar — desejo expresso pelo temente
Davi em outros locais (Sl 27.4; 23.6; 26.8), o versiculo quatro responde ressaltando
exigéncias do proprio Deus — possuir maos limpas, coragao puro € que nao jure com
intencao de enganar usando o nome de Deus (Is 1.15-17; 33.14-16; Tg 4.8). Segundo
Ross, as “maos” indicam as obras e o “coragao” aponta para a vontade, intencdes e
escolhas. Toda a vida humana, exterior e interior, € aqui pretendida. O estado de
pureza de coracdo, portanto, implica em motivos e consciéncia clara, em ser
verdadeiro (Hb 9.14; 10.22; 1Pe 3.16-21). Em ultima analise e conforme respondido
no préprio Salmo, aquele que pode entrar e permanecer no santo lugar ndo € outro

senao o proprio “Rei da Gloria” (24.7-10).

No que diz respeito ao povo, segundo a ordem do préprio Deus, os levitas
tinham a responsabilidade de zelar pelo santuario e impedir que alguém se
aproximasse dele despreparado (Nm 18.1-7; 1Cr 9.17-27; Ez 44.6-9). Enquanto
cumpriam sua fungédo de guardar o santuario, os levitas também eram responsaveis
por preparar ritualmente os que se aproximavam por meio das instituicbes de
purificacdo e expiacao (Lv 14.19-20). Como pode se observar, 0 mérito humano nao
€ enfatizado no texto, mas sim o aspecto gracioso e relacional € que se destacam nos
versiculos cinco e seis. O texto claramente fala sobre receber da parte de Deus que
salva a béncédo e a justica. A béncao diz respeito a um dom, um enriquecimento ou
dadiva de Deus, podendo estar relacionada a béngao sacerdotal instituida

propriamente para o contexto liturgico (Nm 6.22-27). Da mesma forma, a justica &



concedida pelo proprio Deus. Isso se mostra ainda pelo futuro evidente tanto no texto
hebraico como no grego: “Vocés serdo santos, porque eu, o Senhor, sou santo” (Lv
11.45; 1Pe 1-15-16). Buscar, investigar a face do Senhor é receber vida e purificagéo,
béncéo e justificacdo por meio do ouvir de sua santa palavra e santas institui¢des.
Através desse preparo proveniente do proprio Deus o ser humano caido é livre de
culpa e pode alegremente subir o monte do Senhor, ali permanecer e comungar junto
ao santo criador. Buscar a face do Senhor é buscar o favor do Senhor, o que
demonstra uma outra alusdo a béncao sacerdotal no servico divino: “O Senhor faca

resplandecer o seu rosto sobre ti”.

Ao que parece, os versiculos restantes (v. 7-10) revelam que o povo em
procissdo esta entrando pelos portdes para louvar o Senhor no espago sagrado.
Alegres, eles erguem as vozes pedindo para que as portas sejam completamente
abertas para que entre o Rei da gléria. O clamor para que as cabegas sejam
levantadas pode ser uma metonimia que chama os ancidos, guardas e todos aqueles
que estavam cabisbaixos para que alegremente, de cabega e espirito erguidos,
recebam o Senhor que lutou e venceu por seu povo. Outra possibilidade que nao
necessariamente elimina a metonimia é ver aqui uma referéncia direta aos portoes
como elementos personificados (cf. Is 14.31; Zc 9.9). Essa parece ser a intengéo
principal do salmista. Ele que convoca os portais do santuario a se erguerem
plenamente para a entrada do Rei da gldria, procura evitar uma imagem do Senhor
“se curvando” diante do povo ao passar pelos arcos das portas. A reveréncia sempre

marcou o culto instituido por Deus.

O levantar das cabecas, segundo Ross, pode ainda conter uma outra alusao
aos deuses cananeus. Em uma cang¢ao cananeia, Yam e Nahar chegam diante dos
deuses com a intengdo de dominar Baal. Enquanto os outros deuses baixaram a
cabeca diante de Yam e Nahar, Baal triunfa sobre eles e conclama os demais deuses
a levantarem a cabecga. Assim, ao mencionar cabecgas erguidas, Davi poderia estar
evocando canticos de vitdéria dos cananeus que se referiam a Baal. Vencer os
cananeus significava derrotar seus deuses que nao passavam de meras invengoes
humanas e representacdes de elementos criados, todos sujeitos ao dominio do unico

e verdadeiro Deus criador, YHWH (ninr).



A mencédo do Rei da Gloria faz aparente referéncia a gloriosa presenga do
Senhor entre o seu povo por meio da Arca da Alianga. O texto de 1Sm 4 demostra o
desespero dos israelitas por terem perdido a Arca para os filisteus. Perder a Arca era
perder a gléria do Senhor, perder a habitagdo de Deus entre o povo. Quando a mulher
de Fineias — nora de Eli — que estava gravida, ouviu que a Arca havia sido roupada,
ela passou a ter dores de parto e deu a luz a um menino que recebeu o nome de
Icabd, que significa, “ndo ha gléria” (1Sm 4.21). Possuir a Arca na Jerusalém agora
conquistada, era estar certo da presenca e da béncao de Deus entre o povo. Atriplice

menc¢ao de YHWH sugere a natureza trina de Deus (v. 8 e 10).

Por fim, o préprio salmo nos convida a Ié-lo de forma cristolégica. Sendo Cristo
Sumo Sacerdote e Sacrificio, € ele o guarda e aquele que passa pelos portdes
celestiais (Hb 4.14; 9.11-12). Ele é aquele que em si mesmo € limpo de maos e puro
de coragao (Hb 7.26), ele € aquele que nao entregou sua alma para a falsidade, mas
foi fiel e verdadeiro até a morte (Jo 14.6). Por meio dele e nele nas suas instituigbes,
buscando a face daquele que é a imagem visivel do Deus invisivel, o esplendor da
gldria e a expressao exata do ser de Deus (2Co 4.6; Jo 14.9; CI 1.15. Hb 1.3. Jo 1.14),
o crente é levado ao estado de bem-aventuranca (Mt 5.8) e tem seu coragédo e mente
purificados (S| 51.10; Tg 4.8). Diante de sua obra, o cristdo pode dizer com Pedro:
Senhor, nao lave somente os pés, mas também as maos e a cabega (Jo 13.9). Nele,
os israelitas segundo a promessa (Rm 9.6-8) agora contemplam e desfrutam de sua
vitoriosa e gloriosa presenga sob a Nova Alianga em seu corpo e sangue (Lc 22.19-
20). A cada culto seu povo se reune para partilhar de suas béncaos e glorificar aquele
que vem e habita com seu povo em sua santa Palavra e Sacramentos. Por meio de
sua obra, ele destroi os poderes do pecado, do inferno e da morte. Por causa de sua
acao entre o seu santo povo, ele mesmo convida seus filhos a erguerem as cabecas
em sua gloriosa vinda nos céus pelo motivo da completude da redencéo (Lc 21.27-
28). Ele mesmo é quem chama, prepara e preserva os seus para subirem e
permanecerem eternamente junto a ele no santo e eterno lugar. Seu povo sera santo,

porque ele é que o santifica.

2.2 Isaias 7.10-17



A profecia de Isaias a respeito do nascimento de Jesus teve um cumprimento
tipolégico dentro do proprio contexto de Isaias. Porém, conforme pode ser observado
na discussdao em Gibbs, esse cumprimento ndo preenche todos os aspectos da
profecia dada por Isaias. O Senhor ndo se preocupa meramente com a libertacédo
temporal de seu povo, mas principalmente com a libertagao eterna. Diante do profeta,
o incrédulo Acaz demonstra uma falsa piedade ao querer evitar tentar ao Senhor.
Porém, mesmo diante da incredulidade, Deus revela sua soberania e compaixao.
Deus ainda permite que as palavras do evangelho soem nos ouvidos e coracéo de

Acaz para que ele seja convertido e viva.

2.3 Romanos 1.1-7

Esse texto de Paulo aos Romanos ressalta aspectos indispensaveis da fé
cristd. Jesus Cristo veio em carne, é Filho de Deus, da descendéncia de Davi. A
atuacado do Espirito santificador também se destaca. Esse Jesus, € nosso Senhor
(Deus - kupiou). Ele é o unico meio pelo qual o ser humano recebe graga pela unido

na pessoa do Filho.

2.4 Mateus 1.18-25

Diferente de Lucas, Mateus nao retrata a anunciacao e enfatiza mais a pessoa
de José que a de Maria. O evangelho de Mateus se inicia com a nova génesis da
criacdo na génesis (N yéveoig) de Jesus Cristo (v. 18) — ndo negando a pré-existéncia
do Filho de Deus, mas enfatizando seu principio na carne. Mateus demonstra que o
menino de Belém €& o cumprimento da histéria, o apice da revelagdo de Deus, o
descendente prometido através do qual nagdes seriam abencoadas e cuja
descendéncia se tornaria tdo numerosa quanto as estrelas e o p6 da terra (Gn 12.7;
22.18; 26.4; Gl 3.8, 16). Nele, tanto a serpente quanto as consequéncias por ela
trazidas seriam extinguidas, algo retratado em seu proprio nome Jesus, “porque ele
salvara o seu povo dos pecados deles”. Jesus nasce ndao apenas para pagar o prego
do pecado, mas para escatologicamente garantir liberdade e restauracao tanto para a



alma quanto para o corpo. Jesus assumiu a carne para que seu povo participasse de

sua santa carne e assim, recebesse plena salvacgéo.

No judaismo do século |, o noivado (v. 18-19) possuia forga juridica equivalente
ao casamento: tanto o homem quanto a mulher ja eram legalmente reconhecidos
COMO esposo e esposa, mesmo que ainda ndo vivessem juntos nem tivessem
consumado a unido. A Mishnah afirma que o periodo do noivado podia durar até doze
meses no caso de uma virgem. Durante esse tempo, qualquer gravidez era entendida
como infidelidade. Por isso, ao ver que Maria estava gravida, José concluiu que ela
havia sido infiel e sabia que, pela lei, o unico modo de encerrar esse vinculo era por
meio de um divércio formal. Porém, por ser justo e ndo querer expor Maria a vergonha
publica ou julgamento comunitario, José decidiu realizar esse divorcio de maneira

discreta.

Enquanto José ponderava sobre suas intengdes (v. 20), a interjei¢cdo “idou” (eis)
introduz a intervencgéo divina que pde fim aos planos de José. Em sonho, o anjo do
Senhor reorienta o justo José para que, no fim das contas, ironicamente, nao
cometesse nenhuma injustiga. Maria era inocente e o que nela foi gerado € do Espirito
Santo. O que acontece com José se assemelha ao que ocorre com o ser humano.
Sem a intervencdo, sem a revelagao divina, ndo seriamos capazes de aceitar e
apreender os planos de Deus para a eterna salvagao (1Co 2.14). Portanto, diante de
nossa aceitacdo da concepg¢ao de Maria e tantas outras coisas, esta também a
atuacao de Deus, a atuagao do Espirito Santo e n&o a limitada razédo natural. Assim,

a Palavra que operou fé em José é a mesma que opera a fé em nés hoje.

Diferente do anjo que fala com Maria e que € identificado como o anjo Gabriel
(Lc 1.26-27), a Escritura nao identifica o anjo que aparece a José. Embora
gramaticalmente esse anjo possa ser associado ao Anjo do SENHOR do AT, Gibbs
ressalta pelo menos dois problemas com essa associagdo: 1- Ao contrario das
teofanias veterotestamentarias do Anjo do SENHOR, nas quais a figura angélica
frequentemente se identifica ou é identificada com o préprio YHWH — seja pelo uso de
fala divina em primeira pessoa, seja pela reacdao dos interlocutores — o relato de
Mateus nao apresenta qualquer indicio dessa sobreposicdo ontolégica. A figura
angélica que aparece a José permanece claramente distinta da figura divina. 2- Além

disso, no Antigo Testamento, o Anjo do SENHOR desempenha papéis que



frequentemente se articulam com a autorrevelagdo divina e com prefiguragoes
cristolégicas. Em Mateus, porém, o anjo que aparece a José ndo assume nenhum
papel que se vincule a identidade do Filho no ventre de Maria, nem participa da

economia da revelagao cristologica; seu discurso € puramente informativo e funcional.

José é chamado pelo anjo de “Filho de Davi” (v. 20), indicando que a linhagem
real de Davi esta presente na genealogia de Jesus. Muito se discute sobre essa
questao pelo fato de José néo ter ligagdes bioldgicas com o menino. Porém, do ponto
de vista legal, Jesus é feito parte da linhagem de Davi por meio José que toma Maria
por sua esposa. O préprio Antigo Testamento demonstra, pela lei do levirato, que a
descendéncia podia ser legalmente suscitada mesmo a um homem ja falecido (Dt
25.5-6). No caso de Boaz e Rute, o parentesco n&o era sequer entre irmaos, mas
ainda assim o filho nascido foi contado como descendéncia da casa de Elimeleque e
declarado “a Noemi nasceu um filho” (Rt 4.17). Também o Talmude Babilénico
(Sanhedrin 19b:13), ainda que seja um escrito posterior, reflete a compreensao
judaica de que aquele que cria uma crianga, mesmo um 6rfao, € considerado como
se a tivesse gerado. Ainda se poderia mencionar a genealogia de Maria que, embora
nao seja explicitamente apresentada na Escritura, foi tradicionalmente compreendida

pela igreja como davidica.

No v. 20, Maria € novamente mencionada como esposa de José. O que por
vezes é traduzido por “ndo tenha medo de receber Maria como esposa’, deveria,
conforme aponta Gibbs, ser traduzido como “ndo tenha medo de receber Maria, sua
esposa, ‘em sua casa”. Isso ocorre devido a forma padrao do substantivo articulado,

que é acompanhado de artigo e pronome possessivo.

Por duas vezes (v. 18 e 20) € mencionado que o que foi gerado em Maria “é do
Espirito Santo” (ék TrveluaTog €oTiv dyiou). Essa é a explicagdo luterana que explica
a santidade e pureza de Jesus (Hb 4.15). Diferente de uma relagcdo normal entre
marido e mulher, que transmite a corrupgao hereditaria (Sl 51.5; Ef 2.3), a concepgéao
de Jesus é fruto do Espirito Santo. Nao € uma suposta e infundada pureza natural de
Maria que priva Jesus de nascer com a contaminagao do pecado, mas o Espirito Santo
de Deus. Além disso, € inconcebivel a nogao de que Maria pudesse nascer pura do

ventre de uma mulher pecadora, enquanto Jesus seria prejudicado de alguma forma



caso Maria ndo fosse santa. Diferente da concepc¢ao de Maria, a acdo de Deus esta

plenamente clara na concepg¢ao de Jesus.

Desde o protoevangelho (Gn 3.15), bem como em lIsaias 7.14, a Escritura
evidencia que o Messias seria do sexo masculino. Isso, em certa medida, justifica a
alegria e a expectativa pelo nascimento de um menino que poderia ser o esperado
salvador (cf. Gn 4.1). No v. 21, uma énfase é dada ao menino que foi gerado no ventre
de Maria pelo uso nominativo de aUTtdg. Ele que foi gerado no ventre de Maria, ele

mesmo salvara o seu povo dos pecados deles.

Embora o pai ou a mée pudessem dar nome a um filho (Gn 4.25, 26; 5.3),
“Jesus” € o nome escolhido por Deus para que José colocasse no menino. “Jesus” é
a forma grega de “Josué” — bastante comum no periodo do NT — e significa: YHWH é
salvacao (cf. Nm 13.16). Além do significado presente no préprio nome, € comum que
se encare os proprios personagens do AT como tipos de Jesus. Josue, substituto
histérico de Moisés, € quem introduziu e conduziu o povo de Israel na terra prometida
(Hb 3-4). A partir de Hebreus é possivel observar o contraste entre o descanso terreno
concedido por Josué e o descanso espiritual e eterno concedido por Jesus. Em
Zacarias, o sacerdote Josué é visto como um tipo de Cristo e recebe a profecia a
respeito do Renovo que edificaria o templo do SENHOR, que seria revestido de gléria
e que se assentaria no proprio trono de YHWH (cf. 1Cr 29.23; Ap 3.21). Na profecia o
oficio real e o oficio sacerdotal do Renovo sdo destacados e em estado de perfeita
harmonia (cf. Zc. 6.11-13). No NT Jesus é apresentado como o fiel Sumo Sacerdote
(Hb 4.14-15; 8.1-2; 9.11-12) e aquele que estabelece o vivo templo de Deus (Jo 2.19-
21).

Além de Rei e Sacerdote, Jesus também é o perfeito Sacrificio. O objetivo de
sua encarnagao é claramente ressaltado aqui (v. 21). Jesus nao veio salvar seu povo
de lideres politicos, de perigos, sofrimentos e morte fisicos. Embora todas essas
coisas se englobem em sua obra, ele veio salvar seu povo do pecado que tras como
consequéncia todo tipo de prejuizos para a vida do mundo presente. A salvagcao de
Jesus, embora ja participemos e a tenhamos como garantia no mundo presente, ela

tera seu cumprimento na era que esta por vir.

Um importante aspecto para a teologia luterana aparece no v. 22. Embora

discussbes possam surgir quanto a uma possivel tensdo entre revelagéo e



cumprimento — se a revelagao ocorre para que se cumpra ou se 0Corre porque assim
se cumpriria em razdo da presciéncia e predeterminagdo divina —, o evangelista
Mateus destaca o carater divino da revelagao. Aquilo que foi dito por meio dos profetas
nao sao palavras dos profetas, mas palavras do préprio Deus (UTTd kupiou). Embora
Deus use e fale por meio de pessoas, suas palavras precisam ser tomadas como
realmente s&o: palavras divinas, prontas, escolhidas e inspiradas por Deus. Ainda que
essa compreensdo seja clara dentro da teologia luterana, ndo o € para aqueles
afetados pelos pensamentos liberais e histérico-criticos. Tal ensino precisa ser
constantemente reafirmado diante de ataques e inversdées de autoridade em relacao
ao texto que foi dito — e conforme esta dito — pelo Senhor. Deturpar o que foi revelado

nao € alterar ou atacar palavras de seres humanos, mas afrontar o proprio Senhor.

Embora o vocabulo hebraico nn'7v ndo seja semanticamente restrito a “virgem”
(v. 23), podendo designar genericamente uma jovem em idade nubil, a analise
contextual é determinante para sua interpretacdo. Gibbs salienta que, em outras
ocorréncias do termo (como Gn 24.16 LXX; Jz 21.12), o narrador faz questdo de
explicitar que tais jovens “ndo haviam conhecido homem”, o que demonstra que,
embora nn7y ndo denote intrinsecamente virgindade, seu campo semantico é
compativel com essa condi¢gdo quando o contexto exige precisao. Assim, no caso de
Isaias 7.14, a leitura como “virgem” é favorecida, pois o proprio relato lucano declara
explicitamente que Maria nao tivera relagbes com homem algum, configurando uma
situagcado que ultrapassa a simples referéncia a uma jovem e reforga a necessidade de
compreender o termo dentro do parametro de pureza sexual pressuposto pela profecia

e explicitado no NT.

O nome Emanuel (v. 23), indo ao encontro do significado do nome de Jesus (V.
21) quando ainda contrastado com o Salmo 130.7-8, evidencia a identidade divina
daquele que se encarna. Ainda que o objetivo da encarnagao seja o sacrificio Unico e
perfeito daquele que vivera para continuamente interceder por seu povo, é possivel
observar o servico e sacrificio do Filho de Deus desde a concepcéao (Fp 2.6-8). Deus
Filho, ndo exercendo plenamente sua divindade inalterada, nasce de uma virgem e
assume a natureza humana, na qual é aperfeicoado mediante sofrimentos, a fim de

se tornar perfeitamente apto para interceder por aqueles perdidos na carne.



Além disso, € importante destacar que Emanuel ndo € “Deus conosco” apenas
no periodo denominado de estado de humilhagdo. Embora a presenca de Deus com
seu povo encontre seu cumprimento na encarnagado do Verbo (Jo 14.9; 1.14, 18;
12.45), “Deus conosco” (ue®’ Auwv) é desde a fundagdo do mundo. Ainda que o
pecado tenha interferido nessa comunhdo, Deus sempre esteve com seu povo e
instituiu meios pelos quais seu povo pudesse permanecer junto dele e participar de
sua gldria e santidade. Conforme o proéprio Jesus promete a seus discipulos no final
de Mateus, ele permanece Emanuel até o fim dos tempos (ue6’ Au@v). Embora,
naturalmente, seu povo n&o o veja nem o segure nos bragos como fizeram Maria e
Simedo, sua amada igreja o V&, o toca e se une a ele por meio de suas sagradas
instituicdes (Lc 10.16; Jo 14.23; Rm 6.3-4; 1Co 10.16). Aliturgia da Santa Ceia reflete
claramente a expectativa da vinda de Jesus no Santo Sacramento. No Sanctus, a

congregacao entoa: “... bendito aquele que vem em nome do Senhor, hosana...”,
confessando que aquele que veio e que vira novamente € o mesmo que agora vem
sacramentalmente. Apos a consagragao, o Agnus Dei reconhece que o Cordeiro de
Deus esta presente sobre o altar, concedido para comunhdo no mesmo sacrificio Unico
e perfeito que foi oferecido de uma vez por todas na cruz. Uma vez consumada a
UNido em seu corpo e sangue, a igreja se alegra e canta como Simeao “despedes em
paz... pois 0s meus olhos viram a tua salvacao” presente no pao e no vinho. Os meios
da graca nao apenas permitem que Emanuel esteja presente na vida de cada cristao
individualmente, mas também preparam e conservam o cristdo para o cumprimento

ultimo daquilo que significa Emanuel — YHWH conosco.

Novamente, aquilo que por vezes € traduzido por “e recebeu Maria por esposa,”
(v. 24, NAA) deveria ser traduzido por “e recebeu Maria, a sua esposa”. A énfase esta
no receber (TTapaAaupBdvw) para junto de si em sua casa, nao propriamente em

esposa (yuvr)) — uma vez que Maria ja era considerada sua esposa legal.

Diante do v. 25, discussdes surgem a respeito da perpétua virgindade de Maria.
Embora muito possa ser dito sobre essa questdo, a preocupacédo do evangelista e,
podemos dizer, da Escritura, ndo esta no fato de Maria ter tido relacées ou ndo com
José apds o nascimento de Jesus. Pelo contrario, o que se destaca e se enfatiza é o
fato de que José e Maria ndo tiveram relagdes até (£Ewcg) que Jesus nascesse. A propria
profecia de Isaias indica que uma virgem conceberia e que essa mesma virgem daria

luz a um filho.



E importante notar que embora £w¢ ndo necessariamente implique em
mudanga de estado posterior apds o fim do tempo determinado, €wg também nao
estabelece nenhum impedimento para uma mudanca posterior ao tempo determinado.
O ponto é: de forma alguma José teve relagdes com Maria até que Jesus nascesse —
0 que aconteceu posteriormente a isso ndo preocupa Mateus. Além disso, cabe
ressaltar que a relacdo sexual faz parte da boa criacdo de Deus quando realizada
dentro do matrimdnio criado por Deus — matrimbnio que, na verdade, € a referéncia
preferivel da Escritura para retratar o relacionamento de Cristo com sua amada Igreja.
Em nenhum aspecto Maria se tornaria inferior, em nenhum aspecto o texto da
Escritura e a mensagem da salvagao seria afetada caso José e Maria realmente
tivessem vivido normalmente como marido e mulher. O que, a meu ver e como destaca

Gibbs, é dificil de negar frente a textos como Mt 13.55-56.

3 DICAS PARA PREGAGAO

E comum que nesse periodo de Natal se ouca falar do “aniversario de Jesus”.
Embora essa linguagem facilite a comunicagdo com criangas, ela tende a confundir a
pré-existéncia eterna do Filho de Deus com o nascimento em carne de Jesus em
Belém. Também é importante lembrar que o ano e o dia exato do nascimento de Jesus
sdo incertos. Jesus provavelmente nasceu entre 6 e 4 a.C. e, portanto, ndo se
passaram exatamente 2025 anos desde o seu nascimento. Ainda que seja possivel
defender tradicionalmente o dia 25 de dezembro como a data mais apropriada para
celebrar o nascimento de Jesus, é mais prudente tratar esse dia como uma
comemoragao do que como uma precisao cronolégica. Também €& importante evitar
confusdo na linguagem entre encarnagao e nascimento. Enquanto a encarnagao é
celebrada no dia 25 de margo, o nascimento € celebrado no dia 25 de dezembro.

Ambos os aspectos aparecem e podem ser trabalhados na pregacao.

E comum que, no fim do ano, o publico nos cultos seja um tanto diferente
daquele que frequenta o restante do ano. Tendo isso em mente, uma primeira opgao

para o sermao — indo ao encontro do Salmo 24 — ¢é tratar da chegada e permanéncia



de Deus entre 0 seu povo. Assim, destaca-se o aspecto de Deus Emanuel, que esteve
presente com Israel no Antigo Testamento por meio de suas instituicbes e que se fez
carne para que seu povo pudesse cumprir os pré-requisitos estabelecidos no Salmo:
estar limpo e puro de coragdo pela unido com o corpo e sangue daquele que se
encarnou. Embora Deus sempre tenha estado presente, e embora o Filho tenha se
tornado carne, Deus deseja estar presente na vida pessoal de cada individuo. Dessa
forma, os meios da graga — pelos quais Emanuel se faz presente na vida particular de
cada cristdo — sdo lembrados como as sagradas instituicdes nas quais Deus prepara,
sustenta e continua a permanecer com o seu povo. A alegria demostrada no Salmo
24 é a alegria cristd em cada culto. Isso também se enquadra bem no tempo de
Advento: Jesus veio, Jesus esta presente e, por causa dessa presenca na vida
particular de cada fiel, ele mesmo prepara os seus para adentrarem a morada

celestial.

Uma outra opcao que pode ser trabalhada é a percepcéo natural das coisas
frente a revelacdo de Deus. Nesse ponto, um contraste entre Acaz e José pode ser
util. Acaz, diante da promessa de Deus, recusa-se a crer e, sob aparéncia de piedade,
rejeita a revelagao divina. José, por outro lado, diante daquilo que naturalmente s6
poderia ser entendido como adultério, € conduzido pela revelacéo a fé. Assim, o texto
permite mostrar como a razao natural é incapaz de compreender as obras de Deus.
Naturalmente, ndo se pode entender o milagre da concepgao, assim como nao se
pode entender o amor de Deus que serve a ponto de se fazer carne para redimir e
eternamente permanecer com seu povo. Embora José tenha sido advertido em sonho,
a eficacia da palavra continua a mesma hoje. Por meio dela e dos sacramentos Deus
opera a fé onde e quando lhe apraz, embora exista a possibilidade de, como Acaz,

endurecer o coragao.

Ainda, uma outra opcao seria enfatizar o significado do nome de Jesus diante
de um mundo que concentra suas expectativas apenas em saude, bem-estar e
solugdes imediatas para o tempo presente. Jesus de fato se compadece das
necessidades humanas e, em seu ministério terreno, atendeu enfermos, aflitos e
oprimidos. No entanto, “YHWH é salvagao” revela que sua obra vai além daquilo que
é temporal. Ele ndo veio para estabelecer meros beneficios politicos ou sociais, mas
para inaugurar o reino eterno no qual a salvacao, o perdao e a vida plena tém seu

cumprimento definitivo — ele veio salvar do pecado. Assim, o nome de Jesus confronta



as expectativas terrenas limitadas e redireciona o olhar para a obra maior, duradoura
e eterna que ele veio efetivamente realizar. Enquanto isso, seu povo vive como

peregrino em meio a sofrimentos, mas certo da gléria a ser revelada no porvir.

Rev. Jhones Igor Koehler



