
4º DOMINGO NO ADVENTO 

21 DE DEZEMBRO DE 2025 

MATEUS 1.18-25 

 

 

1 ORAÇÃO DO DIA 

 

 Senhor Jesus, pedimos que venhas com o teu poder e nos ajudes para que os 

pecados que nos fazem sofrer sejam logo retirados pela tua graça e misericórdia; pois 

tu vives e reinas com o Pai e o Espírito Santo, um só Deus, agora e sempre. Amém. 

 

 

2 LEITURAS DO DIA 

 

2.1 Salmo 24 

 

Esse arranjo litúrgico foi composto por Davi para celebrar a primeira entrada da 

Arca da Aliança em Jerusalém. Enquanto esteve sob o domínio dos jebuseus, 

Jerusalém era chamada Jebus (Jz 19.10; 1Cr 11.4). Tendo Israel conquistado esse 

que era um dos povos cananeus remanescentes (2Sm 5.6-10), Jerusalém passou a 

ser a nova capital do reino, e a Arca que estava em Quiriate-Jearim (1Sm 7.1-2) foi 

conduzida em procissão (2Sm 6.12-19; 2Sm 5.9) até o santuário provisório ali 

preparado por Davi (2Sm 6.17; 1Cr 15.1). Essa alegre dramatização apresenta um 

diálogo entre os que se dirigem ao santuário e os levitas responsáveis pela guarda de 

suas portas, enfatizando as condições estabelecidas por Deus para o ingresso e a 

permanência diante de sua presença. Posteriormente, o salmo foi incorporado ao culto 

do templo e passou a ser utilizado em diversas ocasiões litúrgicas. 

Os dois primeiros versículos afirmam o poder e o domínio do Senhor sobre toda 

a criação. Tudo o que existe procede dele, pertence a ele e permanece sob sua 



autoridade. Esse ponto se torna especialmente significativo no contexto da vitória 

sobre os jebuseus e da entrada da Arca em Jerusalém, pois reforça que o Deus de 

Israel é também o soberano de todas as nações. A linguagem empregada nesses 

versículos pode inclusive conter uma referência indireta às antigas crenças cananeias, 

que personificavam elementos naturais como divindades. A mitologia cananeia falava 

de figuras como o Príncipe Mar (Yam) e o Juiz Rio (Nahar), cujos nomes ecoam os 

termos hebraicos “mares” e “rios” que aparecem no segundo versículo. Ao proclamar 

que o Senhor é quem funda e sustenta a terra sobre essas forças, o salmo afirma que 

nenhum poder natural ou divinizado por outros povos possui existência ou atuação 

independente do domínio do Deus de Israel. Existe o SENHOR e existe aquilo que ele 

criou. 

Enquanto o versículo três lança questionamentos sobre quem irá subir ao 

monte do Senhor e permanecer naquele santo lugar – desejo expresso pelo temente 

Davi em outros locais (Sl 27.4; 23.6; 26.8), o versículo quatro responde ressaltando 

exigências do próprio Deus – possuir mãos limpas, coração puro e que não jure com 

intenção de enganar usando o nome de Deus (Is 1.15-17; 33.14-16; Tg 4.8). Segundo 

Ross, as “mãos” indicam as obras e o “coração” aponta para a vontade, intenções e 

escolhas. Toda a vida humana, exterior e interior, é aqui pretendida. O estado de 

pureza de coração, portanto, implica em motivos e consciência clara, em ser 

verdadeiro (Hb 9.14; 10.22; 1Pe 3.16-21). Em última análise e conforme respondido 

no próprio Salmo, aquele que pode entrar e permanecer no santo lugar não é outro 

senão o próprio “Rei da Glória” (24.7-10). 

No que diz respeito ao povo, segundo a ordem do próprio Deus, os levitas 

tinham a responsabilidade de zelar pelo santuário e impedir que alguém se 

aproximasse dele despreparado (Nm 18.1-7; 1Cr 9.17-27; Ez 44.6-9). Enquanto 

cumpriam sua função de guardar o santuário, os levitas também eram responsáveis 

por preparar ritualmente os que se aproximavam por meio das instituições de 

purificação e expiação (Lv 14.19-20). Como pode se observar, o mérito humano não 

é enfatizado no texto, mas sim o aspecto gracioso e relacional é que se destacam nos 

versículos cinco e seis. O texto claramente fala sobre receber da parte de Deus que 

salva a bênção e a justiça. A bênção diz respeito a um dom, um enriquecimento ou 

dádiva de Deus, podendo estar relacionada à bênção sacerdotal instituída 

propriamente para o contexto litúrgico (Nm 6.22-27). Da mesma forma, a justiça é 



concedida pelo próprio Deus. Isso se mostra ainda pelo futuro evidente tanto no texto 

hebraico como no grego: “Vocês serão santos, porque eu, o Senhor, sou santo” (Lv 

11.45; 1Pe 1-15-16). Buscar, investigar a face do Senhor é receber vida e purificação, 

bênção e justificação por meio do ouvir de sua santa palavra e santas instituições. 

Através desse preparo proveniente do próprio Deus o ser humano caído é livre de 

culpa e pode alegremente subir o monte do Senhor, ali permanecer e comungar junto 

ao santo criador. Buscar a face do Senhor é buscar o favor do Senhor, o que 

demonstra uma outra alusão à bênção sacerdotal no serviço divino: “O Senhor faça 

resplandecer o seu rosto sobre ti”. 

Ao que parece, os versículos restantes (v. 7-10) revelam que o povo em 

procissão está entrando pelos portões para louvar o Senhor no espaço sagrado. 

Alegres, eles erguem as vozes pedindo para que as portas sejam completamente 

abertas para que entre o Rei da glória. O clamor para que as cabeças sejam 

levantadas pode ser uma metonímia que chama os anciãos, guardas e todos aqueles 

que estavam cabisbaixos para que alegremente, de cabeça e espírito erguidos, 

recebam o Senhor que lutou e venceu por seu povo. Outra possibilidade que não 

necessariamente elimina a metonímia é ver aqui uma referência direta aos portões 

como elementos personificados (cf. Is 14.31; Zc 9.9). Essa parece ser a intenção 

principal do salmista. Ele que convoca os portais do santuário a se erguerem 

plenamente para a entrada do Rei da glória, procura evitar uma imagem do Senhor 

“se curvando” diante do povo ao passar pelos arcos das portas. A reverência sempre 

marcou o culto instituído por Deus. 

O levantar das cabeças, segundo Ross, pode ainda conter uma outra alusão 

aos deuses cananeus. Em uma canção cananeia, Yam e Nahar chegam diante dos 

deuses com a intenção de dominar Baal. Enquanto os outros deuses baixaram a 

cabeça diante de Yam e Nahar, Baal triunfa sobre eles e conclama os demais deuses 

a levantarem a cabeça. Assim, ao mencionar cabeças erguidas, Davi poderia estar 

evocando cânticos de vitória dos cananeus que se referiam a Baal. Vencer os 

cananeus significava derrotar seus deuses que não passavam de meras invenções 

humanas e representações de elementos criados, todos sujeitos ao domínio do único 

e verdadeiro Deus criador, YHWH (יהוה). 



A menção do Rei da Glória faz aparente referência à gloriosa presença do 

Senhor entre o seu povo por meio da Arca da Aliança. O texto de 1Sm 4 demostra o 

desespero dos israelitas por terem perdido a Arca para os filisteus. Perder a Arca era 

perder a glória do Senhor, perder a habitação de Deus entre o povo. Quando a mulher 

de Fineias – nora de Eli – que estava grávida, ouviu que a Arca havia sido roupada, 

ela passou a ter dores de parto e deu à luz a um menino que recebeu o nome de 

Icabô, que significa, “não há glória” (1Sm 4.21). Possuir a Arca na Jerusalém agora 

conquistada, era estar certo da presença e da bênção de Deus entre o povo. A tríplice 

menção de YHWH sugere a natureza trina de Deus (v. 8 e 10). 

Por fim, o próprio salmo nos convida a lê-lo de forma cristológica. Sendo Cristo 

Sumo Sacerdote e Sacrifício, é ele o guarda e aquele que passa pelos portões 

celestiais (Hb 4.14; 9.11-12). Ele é aquele que em si mesmo é limpo de mãos e puro 

de coração (Hb 7.26), ele é aquele que não entregou sua alma para a falsidade, mas 

foi fiel e verdadeiro até a morte (Jo 14.6). Por meio dele e nele nas suas instituições, 

buscando a face daquele que é a imagem visível do Deus invisível, o esplendor da 

glória e a expressão exata do ser de Deus (2Co 4.6; Jo 14.9; Cl 1.15. Hb 1.3. Jo 1.14), 

o crente é levado ao estado de bem-aventurança (Mt 5.8) e tem seu coração e mente 

purificados (Sl 51.10; Tg 4.8). Diante de sua obra, o cristão pode dizer com Pedro: 

Senhor, não lave somente os pés, mas também as mãos e a cabeça (Jo 13.9). Nele, 

os israelitas segundo a promessa (Rm 9.6-8) agora contemplam e desfrutam de sua 

vitoriosa e gloriosa presença sob a Nova Aliança em seu corpo e sangue (Lc 22.19-

20). A cada culto seu povo se reúne para partilhar de suas bênçãos e glorificar aquele 

que vem e habita com seu povo em sua santa Palavra e Sacramentos. Por meio de 

sua obra, ele destrói os poderes do pecado, do inferno e da morte. Por causa de sua 

ação entre o seu santo povo, ele mesmo convida seus filhos a erguerem as cabeças 

em sua gloriosa vinda nos céus pelo motivo da completude da redenção (Lc 21.27-

28). Ele mesmo é quem chama, prepara e preserva os seus para subirem e 

permanecerem eternamente junto a ele no santo e eterno lugar. Seu povo será santo, 

porque ele é que o santifica. 

 

2.2 Isaías 7.10-17 

 



 A profecia de Isaías a respeito do nascimento de Jesus teve um cumprimento 

tipológico dentro do próprio contexto de Isaías. Porém, conforme pode ser observado 

na discussão em Gibbs, esse cumprimento não preenche todos os aspectos da 

profecia dada por Isaías. O Senhor não se preocupa meramente com a libertação 

temporal de seu povo, mas principalmente com a libertação eterna. Diante do profeta, 

o incrédulo Acaz demonstra uma falsa piedade ao querer evitar tentar ao Senhor. 

Porém, mesmo diante da incredulidade, Deus revela sua soberania e compaixão. 

Deus ainda permite que as palavras do evangelho soem nos ouvidos e coração de 

Acaz para que ele seja convertido e viva. 

 

2.3 Romanos 1.1-7 

 

 Esse texto de Paulo aos Romanos ressalta aspectos indispensáveis da fé 

cristã. Jesus Cristo veio em carne, é Filho de Deus, da descendência de Davi. A 

atuação do Espírito santificador também se destaca. Esse Jesus, é nosso Senhor 

(Deus - κυρίου). Ele é o único meio pelo qual o ser humano recebe graça pela união 

na pessoa do Filho. 

 

2.4 Mateus 1.18-25 

 

Diferente de Lucas, Mateus não retrata a anunciação e enfatiza mais a pessoa 

de José que a de Maria. O evangelho de Mateus se inicia com a nova gênesis da 

criação na gênesis (ἡ γένεσις) de Jesus Cristo (v. 18) – não negando a pré-existência 

do Filho de Deus, mas enfatizando seu princípio na carne. Mateus demonstra que o 

menino de Belém é o cumprimento da história, o ápice da revelação de Deus, o 

descendente prometido através do qual nações seriam abençoadas e cuja 

descendência se tornaria tão numerosa quanto as estrelas e o pó da terra (Gn 12.7; 

22.18; 26.4; Gl 3.8, 16). Nele, tanto a serpente quanto as consequências por ela 

trazidas seriam extinguidas, algo retratado em seu próprio nome Jesus, “porque ele 

salvará o seu povo dos pecados deles”. Jesus nasce não apenas para pagar o preço 

do pecado, mas para escatologicamente garantir liberdade e restauração tanto para a 



alma quanto para o corpo. Jesus assumiu a carne para que seu povo participasse de 

sua santa carne e assim, recebesse plena salvação. 

No judaísmo do século I, o noivado (v. 18-19) possuía força jurídica equivalente 

ao casamento: tanto o homem quanto a mulher já eram legalmente reconhecidos 

como esposo e esposa, mesmo que ainda não vivessem juntos nem tivessem 

consumado a união. A Mishnah afirma que o período do noivado podia durar até doze 

meses no caso de uma virgem. Durante esse tempo, qualquer gravidez era entendida 

como infidelidade. Por isso, ao ver que Maria estava grávida, José concluiu que ela 

havia sido infiel e sabia que, pela lei, o único modo de encerrar esse vínculo era por 

meio de um divórcio formal. Porém, por ser justo e não querer expor Maria a vergonha 

pública ou julgamento comunitário, José decidiu realizar esse divórcio de maneira 

discreta. 

 Enquanto José ponderava sobre suas intenções (v. 20), a interjeição “ἰδοὺ” (eis) 

introduz a intervenção divina que põe fim aos planos de José. Em sonho, o anjo do 

Senhor reorienta o justo José para que, no fim das contas, ironicamente, não 

cometesse nenhuma injustiça. Maria era inocente e o que nela foi gerado é do Espírito 

Santo. O que acontece com José se assemelha ao que ocorre com o ser humano. 

Sem a intervenção, sem a revelação divina, não seríamos capazes de aceitar e 

apreender os planos de Deus para a eterna salvação (1Co 2.14). Portanto, diante de 

nossa aceitação da concepção de Maria e tantas outras coisas, está também a 

atuação de Deus, a atuação do Espírito Santo e não a limitada razão natural. Assim, 

a Palavra que operou fé em José é a mesma que opera a fé em nós hoje. 

Diferente do anjo que fala com Maria e que é identificado como o anjo Gabriel 

(Lc 1.26-27), a Escritura não identifica o anjo que aparece a José. Embora 

gramaticalmente esse anjo possa ser associado ao Anjo do SENHOR do AT, Gibbs 

ressalta pelo menos dois problemas com essa associação: 1- Ao contrário das 

teofanias veterotestamentárias do Anjo do SENHOR, nas quais a figura angélica 

frequentemente se identifica ou é identificada com o próprio YHWH – seja pelo uso de 

fala divina em primeira pessoa, seja pela reação dos interlocutores – o relato de 

Mateus não apresenta qualquer indício dessa sobreposição ontológica. A figura 

angélica que aparece a José permanece claramente distinta da figura divina. 2- Além 

disso, no Antigo Testamento, o Anjo do SENHOR desempenha papéis que 



frequentemente se articulam com a autorrevelação divina e com prefigurações 

cristológicas. Em Mateus, porém, o anjo que aparece a José não assume nenhum 

papel que se vincule à identidade do Filho no ventre de Maria, nem participa da 

economia da revelação cristológica; seu discurso é puramente informativo e funcional. 

José é chamado pelo anjo de “Filho de Davi” (v. 20), indicando que a linhagem 

real de Davi está presente na genealogia de Jesus. Muito se discute sobre essa 

questão pelo fato de José não ter ligações biológicas com o menino. Porém, do ponto 

de vista legal, Jesus é feito parte da linhagem de Davi por meio José que toma Maria 

por sua esposa. O próprio Antigo Testamento demonstra, pela lei do levirato, que a 

descendência podia ser legalmente suscitada mesmo a um homem já falecido (Dt 

25.5–6). No caso de Boaz e Rute, o parentesco não era sequer entre irmãos, mas 

ainda assim o filho nascido foi contado como descendência da casa de Elimeleque e 

declarado “a Noemi nasceu um filho” (Rt 4.17). Também o Talmude Babilônico 

(Sanhedrin 19b:13), ainda que seja um escrito posterior, reflete a compreensão 

judaica de que aquele que cria uma criança, mesmo um órfão, é considerado como 

se a tivesse gerado. Ainda se poderia mencionar a genealogia de Maria que, embora 

não seja explicitamente apresentada na Escritura, foi tradicionalmente compreendida 

pela igreja como davídica. 

 No v. 20, Maria é novamente mencionada como esposa de José. O que por 

vezes é traduzido por “não tenha medo de receber Maria como esposa”, deveria, 

conforme aponta Gibbs, ser traduzido como “não tenha medo de receber Maria, sua 

esposa, ‘em sua casa’”. Isso ocorre devido à forma padrão do substantivo articulado, 

que é acompanhado de artigo e pronome possessivo. 

 Por duas vezes (v. 18 e 20) é mencionado que o que foi gerado em Maria “é do 

Espírito Santo” (ἐκ πνεύματός ἐστιν ἁγίου). Essa é a explicação luterana que explica 

a santidade e pureza de Jesus (Hb 4.15). Diferente de uma relação normal entre 

marido e mulher, que transmite a corrupção hereditária (Sl 51.5; Ef 2.3), a concepção 

de Jesus é fruto do Espírito Santo. Não é uma suposta e infundada pureza natural de 

Maria que priva Jesus de nascer com a contaminação do pecado, mas o Espírito Santo 

de Deus. Além disso, é inconcebível a noção de que Maria pudesse nascer pura do 

ventre de uma mulher pecadora, enquanto Jesus seria prejudicado de alguma forma 



caso Maria não fosse santa. Diferente da concepção de Maria, a ação de Deus está 

plenamente clara na concepção de Jesus. 

 Desde o protoevangelho (Gn 3.15), bem como em Isaías 7.14, a Escritura 

evidencia que o Messias seria do sexo masculino. Isso, em certa medida, justifica a 

alegria e a expectativa pelo nascimento de um menino que poderia ser o esperado 

salvador (cf. Gn 4.1). No v. 21, uma ênfase é dada ao menino que foi gerado no ventre 

de Maria pelo uso nominativo de αὐτὸς. Ele que foi gerado no ventre de Maria, ele 

mesmo salvará o seu povo dos pecados deles. 

 Embora o pai ou a mãe pudessem dar nome a um filho (Gn 4.25, 26; 5.3), 

“Jesus” é o nome escolhido por Deus para que José colocasse no menino. “Jesus” é 

a forma grega de “Josué” – bastante comum no período do NT – e significa: YHWH é 

salvação (cf. Nm 13.16). Além do significado presente no próprio nome, é comum que 

se encare os próprios personagens do AT como tipos de Jesus. Josué, substituto 

histórico de Moisés, é quem introduziu e conduziu o povo de Israel na terra prometida 

(Hb 3-4). A partir de Hebreus é possível observar o contraste entre o descanso terreno 

concedido por Josué e o descanso espiritual e eterno concedido por Jesus. Em 

Zacarias, o sacerdote Josué é visto como um tipo de Cristo e recebe a profecia a 

respeito do Renovo que edificaria o templo do SENHOR, que seria revestido de glória 

e que se assentaria no próprio trono de YHWH (cf. 1Cr 29.23; Ap 3.21). Na profecia o 

ofício real e o ofício sacerdotal do Renovo são destacados e em estado de perfeita 

harmonia (cf. Zc. 6.11-13). No NT Jesus é apresentado como o fiel Sumo Sacerdote 

(Hb 4.14-15; 8.1-2; 9.11-12) e aquele que estabelece o vivo templo de Deus (Jo 2.19-

21). 

 Além de Rei e Sacerdote, Jesus também é o perfeito Sacrifício. O objetivo de 

sua encarnação é claramente ressaltado aqui (v. 21). Jesus não veio salvar seu povo 

de líderes políticos, de perigos, sofrimentos e morte físicos. Embora todas essas 

coisas se englobem em sua obra, ele veio salvar seu povo do pecado que trás como 

consequência todo tipo de prejuízos para a vida do mundo presente. A salvação de 

Jesus, embora já participemos e a tenhamos como garantia no mundo presente, ela 

terá seu cumprimento na era que está por vir. 

 Um importante aspecto para a teologia luterana aparece no v. 22. Embora 

discussões possam surgir quanto a uma possível tensão entre revelação e 



cumprimento – se a revelação ocorre para que se cumpra ou se ocorre porque assim 

se cumpriria em razão da presciência e predeterminação divina –, o evangelista 

Mateus destaca o caráter divino da revelação. Aquilo que foi dito por meio dos profetas 

não são palavras dos profetas, mas palavras do próprio Deus (ὑπὸ κυρίου). Embora 

Deus use e fale por meio de pessoas, suas palavras precisam ser tomadas como 

realmente são: palavras divinas, prontas, escolhidas e inspiradas por Deus. Ainda que 

essa compreensão seja clara dentro da teologia luterana, não o é para aqueles 

afetados pelos pensamentos liberais e histórico-críticos. Tal ensino precisa ser 

constantemente reafirmado diante de ataques e inversões de autoridade em relação 

ao texto que foi dito – e conforme está dito – pelo Senhor. Deturpar o que foi revelado 

não é alterar ou atacar palavras de seres humanos, mas afrontar o próprio Senhor. 

Embora o vocábulo hebraico עַלְמָה não seja semanticamente restrito a “virgem” 

(v. 23), podendo designar genericamente uma jovem em idade núbil, a análise 

contextual é determinante para sua interpretação. Gibbs salienta que, em outras 

ocorrências do termo (como Gn 24.16 LXX; Jz 21.12), o narrador faz questão de 

explicitar que tais jovens “não haviam conhecido homem”, o que demonstra que, 

embora עַלְמָה não denote intrinsecamente virgindade, seu campo semântico é 

compatível com essa condição quando o contexto exige precisão. Assim, no caso de 

Isaías 7.14, a leitura como “virgem” é favorecida, pois o próprio relato lucano declara 

explicitamente que Maria não tivera relações com homem algum, configurando uma 

situação que ultrapassa a simples referência a uma jovem e reforça a necessidade de 

compreender o termo dentro do parâmetro de pureza sexual pressuposto pela profecia 

e explicitado no NT. 

O nome Emanuel (v. 23), indo ao encontro do significado do nome de Jesus (v. 

21) quando ainda contrastado com o Salmo 130.7-8, evidencia a identidade divina 

daquele que se encarna. Ainda que o objetivo da encarnação seja o sacrifício único e 

perfeito daquele que viverá para continuamente interceder por seu povo, é possível 

observar o serviço e sacrifício do Filho de Deus desde a concepção (Fp 2.6-8). Deus 

Filho, não exercendo plenamente sua divindade inalterada, nasce de uma virgem e 

assume a natureza humana, na qual é aperfeiçoado mediante sofrimentos, a fim de 

se tornar perfeitamente apto para interceder por aqueles perdidos na carne. 



Além disso, é importante destacar que Emanuel não é “Deus conosco” apenas 

no período denominado de estado de humilhação. Embora a presença de Deus com 

seu povo encontre seu cumprimento na encarnação do Verbo (Jo 14.9; 1.14, 18; 

12.45), “Deus conosco” (μεθ’ ἡμῶν) é desde a fundação do mundo. Ainda que o 

pecado tenha interferido nessa comunhão, Deus sempre esteve com seu povo e 

instituiu meios pelos quais seu povo pudesse permanecer junto dele e participar de 

sua glória e santidade. Conforme o próprio Jesus promete a seus discípulos no final 

de Mateus, ele permanece Emanuel até o fim dos tempos (μεθ’ ἡμῶν). Embora, 

naturalmente, seu povo não o veja nem o segure nos braços como fizeram Maria e 

Simeão, sua amada igreja o vê, o toca e se une a ele por meio de suas sagradas 

instituições (Lc 10.16; Jo 14.23; Rm 6.3-4; 1Co 10.16). A liturgia da Santa Ceia reflete 

claramente a expectativa da vinda de Jesus no Santo Sacramento. No Sanctus, a 

congregação entoa: “... bendito aquele que vem em nome do Senhor, hosana...”, 

confessando que aquele que veio e que virá novamente é o mesmo que agora vem 

sacramentalmente. Após a consagração, o Agnus Dei reconhece que o Cordeiro de 

Deus está presente sobre o altar, concedido para comunhão no mesmo sacrifício único 

e perfeito que foi oferecido de uma vez por todas na cruz. Uma vez consumada a 

união em seu corpo e sangue, a igreja se alegra e canta como Simeão “despedes em 

paz... pois os meus olhos viram a tua salvação” presente no pão e no vinho. Os meios 

da graça não apenas permitem que Emanuel esteja presente na vida de cada cristão 

individualmente, mas também preparam e conservam o cristão para o cumprimento 

último daquilo que significa Emanuel – YHWH conosco. 

 Novamente, aquilo que por vezes é traduzido por “e recebeu Maria por esposa,” 

(v. 24, NAA) deveria ser traduzido por “e recebeu Maria, a sua esposa”. A ênfase está 

no receber (παραλαμβάνω) para junto de si em sua casa, não propriamente em 

esposa (γυνή) – uma vez que Maria já era considerada sua esposa legal. 

 Diante do v. 25, discussões surgem a respeito da perpétua virgindade de Maria. 

Embora muito possa ser dito sobre essa questão, a preocupação do evangelista e, 

podemos dizer, da Escritura, não está no fato de Maria ter tido relações ou não com 

José após o nascimento de Jesus. Pelo contrário, o que se destaca e se enfatiza é o 

fato de que José e Maria não tiveram relações até (ἕως) que Jesus nascesse. A própria 

profecia de Isaías indica que uma virgem conceberia e que essa mesma virgem daria 

luz a um filho.  



É importante notar que embora ἕως não necessariamente implique em 

mudança de estado posterior após o fim do tempo determinado, ἕως também não 

estabelece nenhum impedimento para uma mudança posterior ao tempo determinado. 

O ponto é: de forma alguma José teve relações com Maria até que Jesus nascesse – 

o que aconteceu posteriormente a isso não preocupa Mateus. Além disso, cabe 

ressaltar que a relação sexual faz parte da boa criação de Deus quando realizada 

dentro do matrimônio criado por Deus – matrimônio que, na verdade, é a referência 

preferível da Escritura para retratar o relacionamento de Cristo com sua amada Igreja. 

Em nenhum aspecto Maria se tornaria inferior, em nenhum aspecto o texto da 

Escritura e a mensagem da salvação seria afetada caso José e Maria realmente 

tivessem vivido normalmente como marido e mulher. O que, a meu ver e como destaca 

Gibbs, é difícil de negar frente a textos como Mt 13.55-56. 

 

 

3 DICAS PARA PREGAÇÃO 

 

É comum que nesse período de Natal se ouça falar do “aniversário de Jesus”. 

Embora essa linguagem facilite a comunicação com crianças, ela tende a confundir a 

pré-existência eterna do Filho de Deus com o nascimento em carne de Jesus em 

Belém. Também é importante lembrar que o ano e o dia exato do nascimento de Jesus 

são incertos. Jesus provavelmente nasceu entre 6 e 4 a.C. e, portanto, não se 

passaram exatamente 2025 anos desde o seu nascimento. Ainda que seja possível 

defender tradicionalmente o dia 25 de dezembro como a data mais apropriada para 

celebrar o nascimento de Jesus, é mais prudente tratar esse dia como uma 

comemoração do que como uma precisão cronológica. Também é importante evitar 

confusão na linguagem entre encarnação e nascimento. Enquanto a encarnação é 

celebrada no dia 25 de março, o nascimento é celebrado no dia 25 de dezembro. 

Ambos os aspectos aparecem e podem ser trabalhados na pregação. 

É comum que, no fim do ano, o público nos cultos seja um tanto diferente 

daquele que frequenta o restante do ano. Tendo isso em mente, uma primeira opção 

para o sermão – indo ao encontro do Salmo 24 – é tratar da chegada e permanência 



de Deus entre o seu povo. Assim, destaca-se o aspecto de Deus Emanuel, que esteve 

presente com Israel no Antigo Testamento por meio de suas instituições e que se fez 

carne para que seu povo pudesse cumprir os pré-requisitos estabelecidos no Salmo: 

estar limpo e puro de coração pela união com o corpo e sangue daquele que se 

encarnou. Embora Deus sempre tenha estado presente, e embora o Filho tenha se 

tornado carne, Deus deseja estar presente na vida pessoal de cada indivíduo. Dessa 

forma, os meios da graça – pelos quais Emanuel se faz presente na vida particular de 

cada cristão – são lembrados como as sagradas instituições nas quais Deus prepara, 

sustenta e continua a permanecer com o seu povo. A alegria demostrada no Salmo 

24 é a alegria cristã em cada culto. Isso também se enquadra bem no tempo de 

Advento: Jesus veio, Jesus está presente e, por causa dessa presença na vida 

particular de cada fiel, ele mesmo prepara os seus para adentrarem a morada 

celestial. 

Uma outra opção que pode ser trabalhada é a percepção natural das coisas 

frente à revelação de Deus. Nesse ponto, um contraste entre Acaz e José pode ser 

útil. Acaz, diante da promessa de Deus, recusa-se a crer e, sob aparência de piedade, 

rejeita a revelação divina. José, por outro lado, diante daquilo que naturalmente só 

poderia ser entendido como adultério, é conduzido pela revelação à fé. Assim, o texto 

permite mostrar como a razão natural é incapaz de compreender as obras de Deus. 

Naturalmente, não se pode entender o milagre da concepção, assim como não se 

pode entender o amor de Deus que serve a ponto de se fazer carne para redimir e 

eternamente permanecer com seu povo. Embora José tenha sido advertido em sonho, 

a eficácia da palavra continua a mesma hoje. Por meio dela e dos sacramentos Deus 

opera a fé onde e quando lhe apraz, embora exista a possibilidade de, como Acaz, 

endurecer o coração. 

Ainda, uma outra opção seria enfatizar o significado do nome de Jesus diante 

de um mundo que concentra suas expectativas apenas em saúde, bem-estar e 

soluções imediatas para o tempo presente. Jesus de fato se compadece das 

necessidades humanas e, em seu ministério terreno, atendeu enfermos, aflitos e 

oprimidos. No entanto, “YHWH é salvação” revela que sua obra vai além daquilo que 

é temporal. Ele não veio para estabelecer meros benefícios políticos ou sociais, mas 

para inaugurar o reino eterno no qual a salvação, o perdão e a vida plena têm seu 

cumprimento definitivo – ele veio salvar do pecado. Assim, o nome de Jesus confronta 



as expectativas terrenas limitadas e redireciona o olhar para a obra maior, duradoura 

e eterna que ele veio efetivamente realizar. Enquanto isso, seu povo vive como 

peregrino em meio a sofrimentos, mas certo da glória a ser revelada no porvir. 

 

Rev. Jhones Igor Koehler 

 


